
1 

 AS MARCAS DA INFÂNCIA E A CONSTITUIÇÃO DA IDENTIDADE: 
um estudo à luz da Teoria Histórico-Cultural de Vygotsky1 

 

THE MARKS OF CHILDHOOD AND THE CONSTITUTION OF IDENTITY: a 
study in the light of Vygotsky’s Historical-Cultural Theory 

 
Larissa Calil Cunha Palmeira2 

 
Natália Barros da Silva Correia3 

 
Douglas Gomes da Silva4 

 
 

RESUMO 
 

O presente estudo analisa como as vivências infantis contribuem para a constituição 
da identidade na perspectiva da Teoria Histórico-Cultural de Lev S. Vygotsky. 
Parte-se do pressuposto de que o desenvolvimento humano é um processo 
histórico, social e mediado, no qual a criança internaliza signos, sentidos e 
significados produzidos culturalmente. A pesquisa, de natureza qualitativa e 
teórico-bibliográfica, fundamenta-se em obras clássicas de Vygotsky (2022; 2007), 
Leontiev (2004) e Luria (1986), bem como em estudos contemporâneos de Kramer 
(2003), Smolka (2000), Rego (2012), Oliveira (2021), Tuleski (2004), Bronfenbrenner 
(2011), Freire (2019) e Silva e Freitas (2024). Os resultados apontam que as 
experiências infantis, especialmente as mediadas pela linguagem e pelas interações 
sociais, constituem o núcleo formador da subjetividade e influenciam o modo como o 
indivíduo compreende a si mesmo e ao outro. Evidencia-se que contextos afetivos 
dialógicos favorecem a formação de identidades mais autônomas, enquanto 
ambientes marcados por negligência simbólica tendem a limitar a consciência de si. 
Conclui-se que a infância permanece ativa na estrutura psicológica do adulto, sendo 
continuamente reelaborada nas interações sociais ao longo da vida. 

 
Palavras-chave: infância; identidade; mediação simbólica; subjetividade; teoria 
histórico-cultural. 

 
ABSTRACT 

 
This study analyzes how childhood experiences contribute to the constitution of 
identity based on Lev S. Vygotsky’s Historical-Cultural Theory. It assumes that 
human development is a historical, social, and mediated process in which the child 

4 Professor-Orientador. Mestre em Educação. Docente do Centro Universitário Mais de Inhumas. 
E-mail: douglasgomes@facmais.edu.br 

3 Acadêmico(a) do 10º Período do curso de Psicologia pelo Centro Universitário Mais de Inhumas. 
E-mail: aluno@email.br 

2 Acadêmica do 10º Período do curso de Psicologia pelo Centro Universitário Mais de Inhumas. 
E-mail: larissa@aluno.facmais.edu.br nataliabarros@aluno.facmais.edu.br . 

1 Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à Faculdade de Inhumas FacMais, como requisito 
parcial para a obtenção do título de Bacharel em Psicologia, no segundo semestre de 2025. 

 



2 

internalizes culturally produced signs and meanings. The research, qualitative and 
theoretical-bibliographic in nature, is grounded in classical works by Vygotsky (2022; 
2007), Leontiev (2004), and Luria (1986), as well as contemporary studies by Kramer 
(2003), Smolka (2000), Rego (2012), Oliveira (2021), Tuleski (2004), Bronfenbrenner 
(2011), Freire (2019), and Silva and Freitas (2024). The results show that childhood 
experiences, especially those mediated by language and social interaction, constitute 
the core of subjectivity and shape how individuals perceive themselves and others. 
Affective and dialogical environments foster more autonomous identities, whereas 
contexts marked by symbolic neglect tend to limit the development of 
self-awareness. It is concluded that childhood remains active within the adult 
psychological structure, being continuously re-elaborated throughout new social 
interactions. 

 
Keywords: childhood; identity; symbolic mediation; subjectivity; historical-cultural 
theory. 

 
 
1 INTRODUÇÃO 
 

A infância constitui um período formador e decisivo no desenvolvimento 
humano, caracterizando-se como o momento em que o sujeito inicia sua inserção 
ativa no universo cultural. Na perspectiva histórico-cultural de Lev S. Vygotsky5 
(1896 – 1934), o desenvolvimento não resulta apenas de fatores biológicos, mas 
configura-se como um processo mediado por instrumentos simbólicos, 
especialmente a linguagem, e pelas relações sociais historicamente situadas. Assim, 
as vivências infantis não se reduzem a registros passivos de experiências, mas 
representam momentos de reorganização interna e de transformação qualitativa das 
capacidades cognitivas, afetivas e relacionais do sujeito. 

Diferentemente das concepções reducionistas de aprendizagem baseadas 
em estímulo e resposta, a teoria vigotskiana compreende o desenvolvimento como 
um processo mediado e social em sua essência. As experiências vividas na infância 
participam ativamente da constituição do modo de pensar, sentir e agir do indivíduo 
ao longo da vida, uma vez que se formam e se reelaboram nas interações 
simbólicas estabelecidas com o outro. 

Vygotsky (2007) afirma que o desenvolvimento humano se dá pela 
internalização de práticas culturais mediadas pela linguagem, instrumento psíquico 
fundamental na formação da consciência. O conceito de Zona de Desenvolvimento 
Proximal (ZDP), central em sua teoria, permite compreender como as experiências 
mediadas por adultos ou pares mais experientes impulsionam o desenvolvimento 
para além do nível atual de funcionamento do sujeito. Segundo o autor, “a zona de 
desenvolvimento proximal é a distância entre o nível de desenvolvimento real, 
determinado pela capacidade de resolver independentemente um problema, e o 
nível de desenvolvimento potencial, determinado através da resolução de um 
problema sob a orientação de um adulto ou em colaboração com companheiros 
mais capazes” (Vigotski, 2022, p. 97). 

A presença do outro, portanto, é condição constitutiva do desenvolvimento. 
As marcas da infância não se configuram como simples traços de memória, mas 

5 Neste estudo, as grafias Vigotski e Vygotsky são utilizadas conforme constam nas referências 
originais consultadas. A variação decorre das diferentes transliterações do nome russo Лев 
Семёнович Выготский (Lev Semiónovitch Vigotski) adotadas pelos tradutores das obras. 

 



3 

como resultados da apropriação ativa de signos e instrumentos culturais que 
moldam a consciência. Como afirmam Silva e Freitas (2024), o desenvolvimento é 
individual em sua expressão, mas essencialmente coletivo em sua origem. 

Nesse sentido, este estudo propõe analisar de que maneira os contextos 
sociais, as práticas educativas, as relações afetivas e os discursos vivenciados na 
infância deixam marcas profundas na constituição do sujeito adulto, não como 
determinantes fixos, mas como elementos ativos na trajetória do desenvolvimento 
humano. A pesquisa dialoga com categorias centrais da Teoria Histórico-Cultural,  
mediação, internalização, linguagem, subjetividade e ZDP, para compreender como 
a infância permanece viva na estrutura psicológica do adulto, sendo continuamente 
reelaborada em novas experiências. 

A concepção vigotskiana de desenvolvimento é complementada por outros 
autores que enfatizam a dimensão social e cultural da formação humana. Leontiev 
(2004) salienta que é na atividade socialmente orientada que se forma a 
consciência; e Bronfenbrenner (2011) amplia essa visão ao afirmar que o 
desenvolvimento resulta de processos recíprocos entre a criança e os múltiplos 
contextos em que está inserida. 

Compreender essa relação é essencial para repensar o olhar clínico e 
educacional sobre comportamentos considerados desadaptativos ou padrões 
emocionais disfuncionais, frequentemente enraizados em experiências infantis de 
ausência de diálogo, negligência simbólica ou relações assimétricas. A Psicologia 
histórico-cultural oferece, assim, uma chave teórica para compreender a constituição 
do sujeito como produto e produtor das relações sociais e simbólicas. 

Investigar as experiências da infância permite não apenas compreender o 
adulto em sua complexidade, mas também propor caminhos para o 
autoconhecimento e para a promoção da saúde mental, a partir da reconstrução 
consciente das experiências internalizadas. Sob essa perspectiva, o estudo 
justifica-se por seu potencial de contribuir para a compreensão dos determinantes 
históricos, culturais e intersubjetivos do comportamento humano, favorecendo 
práticas clínicas, educativas e preventivas. 

Ao abordar o desenvolvimento infantil, Vigotski (1997, p. 47) ressalta que “o 
defeito não é apenas uma limitação, mas também uma possibilidade de 
desenvolvimento, pois obriga a criança a recorrer a formas compensatórias de 
adaptação e a utilizar outros caminhos para atingir o mesmo resultado”. Tal 
afirmação rompe com a visão patologizante da infância marcada por dificuldades e 
propõe uma abordagem dinâmica, em que o sujeito se desenvolve por meio da 
mediação do outro e da utilização de ferramentas culturais. 

Assim, o meio social não é apenas o cenário onde o sujeito se desenvolve, 
mas o próprio elemento constitutivo da consciência, da linguagem e da identidade 
(Luria, 1986; Leontiev, 2004; Rego, 2012; Oliveira, 2021; Vigotski, 2022; Silva, 
Freitas, 2024). A identidade, por sua vez, é compreendida como uma construção 
histórica e relacional, forjada na interação simbólica com familiares, educadores, 
colegas e instituições. Conforme observa Smolka (2000), as palavras dos outros nos 
constituem: ao nomear, o outro nos significa, e essas significações passam a 
integrar o modo como nos reconhecemos. 

Compreender que o meio participa da constituição da identidade permite ao 
educador e ao psicólogo olhar para o sujeito em sua totalidade, reconhecendo que 
comportamentos e crenças refletem experiências socialmente vividas. Rego (2012) 
destaca que esse olhar deve abranger os contextos culturais que formam o 
indivíduo, e Freire (2019) lembra que a formação humana se dá no diálogo com o 

 



4 

mundo. Intervir, portanto, implica criar novas mediações, ambientes acolhedores e 
práticas dialógicas que favoreçam a reconstrução da identidade e o desenvolvimento 
pleno do sujeito. 

A partir dessa discussão, formula-se a seguinte questão de pesquisa: De que 
forma o meio pode influenciar a construção e o desenvolvimento da identidade do 
indivíduo? 

O objetivo geral consiste em evidenciar como as vivências infantis, mediadas 
pelas interações sociais e culturais, moldam a identidade adulta e influenciam o 
processo de autoconhecimento na perspectiva histórico-cultural de Vigotski. 
Desdobram-se os seguintes objetivos específicos: i) investigar como as vivências 
infantis internalizadas influenciam os processos de autoconhecimento e de 
organização subjetiva; ii) compreender de que modo as experiências infantis, 
especialmente as interpessoais, contribuem para a formação da consciência de si e 
da identidade adulta; iii) analisar os fundamentos da Teoria Histórico-Cultural 
relativos ao papel das interações sociais e da mediação simbólica na constituição da 
identidade. 

Pressupõe-se, portanto, que contextos socioculturais que favorecem o 
diálogo, a mediação e o reconhecimento contribuem para a formação de identidades 
mais autônomas e integradas, enquanto contextos empobrecidos em interações 
mediadoras limitam o desenvolvimento da consciência de si e dos outros. 
 
2 A INFÂNCIA COMO FUNDAMENTO DO DESENVOLVIMENTO HUMANO 
 

A presente seção tem caráter teórico e dedica-se à análise dos fundamentos 
da Teoria Histórico-Cultural aplicados à compreensão da infância como etapa 
formadora do desenvolvimento humano. Por tratar-se de um tema de ampla 
densidade conceitual, optou-se por organizá-la em subtópicos que abordam, de 
modo articulado, os principais eixos dessa teoria: a constituição histórica e social da 
infância, a formação da identidade, o papel da linguagem e da mediação simbólica, 
a função da Zona de Desenvolvimento Proximal, a permanência das marcas infantis 
na subjetividade adulta e a relevância das relações afetivas e do contexto social. 

Essa estrutura visa assegurar clareza expositiva e coerência analítica, 
permitindo compreender a infância não como fase biológica isolada, mas como 
categoria histórico-cultural que fundamenta a formação da consciência, da 
personalidade e da identidade humana. 
 
2.1 A Infância e o Processo de Formação Humana 
 

A infância é um período fundamental para o desenvolvimento humano, pois é 
nesse estágio que o sujeito começa a construir suas primeiras formas de interação 
com o mundo e consigo mesmo. Longe de ser uma etapa apenas biológica ou 
cronológica, a infância representa uma fase simbólica e relacional, em que as 
vivências sociais, afetivas e culturais estruturam as bases da personalidade e da 
consciência. 

Para Vigotski (2022), o aprendizado humano tem natureza social e é por meio 
das interações com o outro que a criança se insere na vida intelectual e cultural. 
Nessa mesma direção, Kramer (2003) compreende a infância como uma construção 
social e histórica, marcada pelos modos de viver e significar o mundo; Rego (2012) 
enfatiza que as relações sociais constituem o espaço de emergência das funções 
psicológicas superiores; e Oliveira (2021) aponta que, na interação com o meio, a 

 



5 

criança internaliza significados culturais que formam as bases do pensamento 
simbólico. 

Sob a ótica da Teoria Histórico-Cultural de Vygotsky (2007), o 
desenvolvimento humano ocorre por meio das interações sociais mediadas, nas 
quais o sujeito internaliza os significados culturais compartilhados pelo grupo social. 
Assim, o que a criança vive em seu contexto familiar, escolar e comunitário não é 
apenas uma soma de experiências, mas um processo de constituição de sentidos 
que modela a forma como ela pensa, sente e age.  

Vygotsky (2007, p. 112) afirma que “qualquer função no desenvolvimento 
cultural da criança aparece duas vezes: primeiro, no nível social, e depois, no nível 
individual; primeiro entre as pessoas, interpsicológica, e, depois, no interior da 
criança, intrapsicológica”. Isso significa que o aprendizado e o desenvolvimento não 
nascem de dentro para fora, mas se formam no contato com o outro, com o social, o 
histórico e o simbólico. Portanto, as vivências infantis não se limitam a momentos 
isolados: elas constituem processos de formação da consciência, das emoções e da 
identidade.  

É por meio da convivência com figuras significativas, pais, educadores, 
colegas, que a criança aprende a lidar com o mundo, com os sentimentos e com as 
normas sociais, construindo, assim, sua subjetividade. 
 
 
2.2 As Vivências Sociais e a Formação da Identidade 

 
O meio social exerce influência direta sobre a construção da identidade, pois 

é nele que a criança aprende o que é ser e estar no mundo. A identidade, nesse 
contexto, é compreendida como uma construção histórico-social, resultante das 
experiências mediadas pelas relações interpessoais e pela linguagem. De acordo 
com Vygotsky (2007), o sujeito torna-se ele mesmo por meio dos outros, ou seja, é 
nas trocas simbólicas com o meio que ele constrói sua consciência de si. Cada 
gesto, palavra e interação contribui para formar representações internas sobre o eu 
e sobre o outro. 

Em contextos familiares e escolares em que prevalecem o diálogo, o 
acolhimento e a escuta, a criança tem maiores oportunidades de desenvolver modos 
de relação mais autônomos e equilibrados. Por outro lado, vivências marcadas por 
rejeição, silêncio, violência ou negligência simbólica podem gerar marcas psíquicas 
profundas, que se manifestam posteriormente em dificuldades de interação, 
insegurança ou retraimento. Essas perspectivas, em diálogo com a teoria 
vigotskiana, demonstram que o desenvolvimento humano é simultaneamente 
afetivo, cognitivo e social, e que a infância constitui o espaço onde se formam as 
bases da subjetividade e da consciência crítica. 
 
2.3 A Linguagem, a Mediação e a Consciência 
 

Para Vygotsky (2007), a linguagem é o principal instrumento de mediação no 
desenvolvimento psicológico. É por meio dela que o sujeito organiza seus 
pensamentos, comunica suas emoções e compreende o mundo. Durante a infância, 
o contato com a fala do outro, com as palavras, os significados e as narrativas,  
permite à criança internalizar valores, crenças e modos de pensar que estruturam 
sua identidade. Assim, aprender a falar é, simultaneamente, aprender a pensar e a 
se reconhecer como sujeito, conforme destacam Silva e Freitas (2024). 

 



6 

A ausência de mediação simbólica adequada pode gerar lacunas no 
desenvolvimento cognitivo e emocional. Crianças que crescem em ambientes onde 
não há espaço para expressão, escuta ou diálogo podem apresentar dificuldades de 
simbolização, o que afeta sua capacidade de nomear sentimentos e elaborar 
conflitos internos. A teoria vigotskiana, portanto, aponta a linguagem como uma 
ponte entre o social e o psíquico: ela transforma as experiências vividas em 
significados, que são posteriormente internalizados e tornam-se parte da estrutura 
mental do sujeito (Silva; Freitas, 2024). 

 
2.4 Zona de Desenvolvimento Proximal (ZDP) e o Papel do Outro 
 

A ZDP, conceito central na teoria de Vigotski, descreve o espaço entre aquilo 
que a criança já é capaz de fazer sozinha e aquilo que pode realizar com o auxílio 
de um mediador mais experiente. Essa zona evidencia que o aprendizado é, antes 
de tudo, um processo social, que depende da qualidade das interações. O outro, 
seja o adulto, o professor, o cuidador ou o colega, desempenha papel fundamental 
ao orientar, incentivar e ampliar as potencialidades da criança. A presença de um 
mediador sensível e atento às necessidades infantis pode transformar a experiência 
em um momento de crescimento, favorecendo a formação de uma consciência 
autônoma e criativa. 

Por outro lado, ambientes empobrecidos em mediação simbólica tendem a 
restringir o desenvolvimento, cristalizando comportamentos repetitivos e limitando a 
expressão subjetiva. Assim, a ZDP reforça que o desenvolvimento humano é 
resultado da interação entre o biológico, o social e o simbólico, sendo o outro o 
mediador essencial do processo de aprendizagem. 

 
2.5 As Marcas da Infância e a Subjetividade Adulta 
 

As marcas da infância não se limitam ao passado: elas permanecem vivas no 
modo como o sujeito adulto se relaciona, pensa e sente. As experiências 
internalizadas nesse período constituem o alicerce da subjetividade, entendida como 
o conjunto de sentidos e significados construídos pelo sujeito ao longo de sua 
trajetória. Na perspectiva histórico-cultural, cada experiência vivida é reelaborada 
internamente, integrando-se à estrutura psíquica e influenciando o modo como o 
indivíduo compreende a si mesmo e ao mundo. 

Compreender as marcas da infância é, portanto, fundamental para práticas 
psicológicas e educativas que busquem promover o autoconhecimento e a saúde 
mental. Ao revisitar suas experiências infantis, o sujeito tem a oportunidade de 
ressignificar suas vivências, reconstruindo conscientemente sua própria história. A 
subjetividade, nessa perspectiva, é um processo dinâmico e histórico, 
permanentemente reelaborado nas novas interações sociais e mediado pelos signos 
culturais (Vigotski, 2022; Leontiev, 2004; Smolka, 2000; Rego, 2012; Oliveira, 2021; 
Silva, Freitas, 2024). 

 
2.6 A Importância das Relações Afetivas e do Contexto Social 
 

A teoria histórico-cultural enfatiza que o desenvolvimento humano é 
inseparável do contexto social e histórico. Nenhum sujeito se constitui isoladamente: 
todos somos produto e produtores de cultura. Assim, a infância deve ser 
compreendida como um espaço de trocas e aprendizagens simbólicas. Vigotski 

 



7 

(1997) afirma que o “defeito”, entendido como limitação ou desafio, pode se tornar 
um ponto de desenvolvimento, desde que mediado adequadamente. Essa visão 
rompe com a ideia de determinismo e reforça o potencial transformador das 
interações sociais. 

O olhar do outro, a escuta e o reconhecimento são experiências que validam 
a existência da criança e fortalecem sua autoestima. Dessa forma, a qualidade das 
relações afetivas na infância é um dos fatores mais determinantes para o 
desenvolvimento equilibrado da personalidade e da consciência crítica. O 
desenvolvimento humano, portanto, é um processo dinâmico, histórico e mediado: 
as experiências sociais da infância, afetivas, cognitivas e simbólicas, moldam a 
estrutura psicológica do sujeito e influenciam diretamente a construção de sua 
identidade e subjetividade. 
 
3 METODOLOGIA 
 

A presente pesquisa caracteriza-se como qualitativa, de natureza 
teórico-bibliográfica e com orientação interpretativo-dialética, fundamentando-se nos 
pressupostos da Teoria Histórico-Cultural de Lev S. Vigotski. De acordo com Gil 
(2008), a pesquisa bibliográfica é desenvolvida com base em material já elaborado, 
principalmente livros e artigos científicos, e tem por finalidade analisar contribuições 
teóricas sobre determinado tema, possibilitando ao pesquisador interpretar 
criticamente os conhecimentos existentes. Essa abordagem qualitativa, de caráter 
teórico, possibilitou compreender o fenômeno estudado, o processo de formação da 
identidade a partir das vivências infantis, por meio da análise conceitual e crítica de 
produções que discutem o desenvolvimento humano em sua dimensão 
histórico-social. 

A seleção das obras analisadas foi orientada por critérios de inclusão 
específicos, definidos a fim de assegurar a relevância científica, a atualidade e a 
credibilidade das fontes. Foram incluídos artigos científicos revisados por pares, 
publicados entre 2019 e 2025, redigidos em língua portuguesa, disponíveis em 
acesso aberto e localizados no Catálogo de Periódicos da CAPES. A escolha dessa 
base de dados justifica-se por sua abrangência e reconhecimento institucional, 
garantindo o acesso a produções qualificadas e validadas pela comunidade 
acadêmica. 

Além das produções contemporâneas, foram incorporadas obras clássicas da 
Teoria Histórico-Cultural que, embora situadas fora do recorte temporal, constituem 
referências fundantes e indispensáveis à compreensão dos conceitos de mediação, 
linguagem, consciência, subjetividade e desenvolvimento humano. A inclusão de 
textos canônicos de Vygotsky (2022), Leontiev (2004) e Luria (1986), entre outros, 
assegurou a profundidade teórica e a fidelidade epistemológica da análise. 

Foram excluídos os trabalhos que: (a) não se enquadraram no período 
temporal delimitado (exceto os clássicos mencionados); (b) não haviam passado por 
revisão por pares; (c) não estavam disponíveis em língua portuguesa ou em acesso 
aberto; e (d) não abordavam diretamente os eixos centrais da investigação, os 
fundamentos da Teoria Histórico-Cultural, a constituição da identidade nas vivências 
infantis e os processos de subjetivação mediados pela linguagem e pela cultura. 

A análise do conteúdo foi conduzida por meio de leitura crítica, analítica e 
sistemática, orientada pela identificação das categorias teóricas que sustentam a 
compreensão do desenvolvimento da identidade sob a ótica vigotskiana. Cada obra 
foi examinada quanto à concepção de sujeito, ao papel do meio social, à função 

 



8 

mediadora da linguagem e às implicações dessas dimensões para a formação da 
consciência e da identidade. 

Esse percurso metodológico possibilitou a construção de uma reflexão teórica 
consistente sobre o papel formativo das experiências infantis na constituição 
subjetiva do indivíduo, destacando os aspectos históricos, sociais e simbólicos que 
estruturam o desenvolvimento humano. 
 
 4 REFERENCIAL TEÓRICO 
 

O referencial teórico deste estudo fundamenta-se nos pressupostos da Teoria 
Histórico-Cultural, formulada por Lev S. Vygotsky (1896–1934) e desenvolvida por 
autores como Alexei N. Leontiev (1903–1979) e Alexander R. Luria (1902–1977), 
posteriormente ampliada por diversos pesquisadores brasileiros. Essa teoria 
compreende o desenvolvimento humano como um processo social, histórico e 
mediado, no qual o sujeito se forma na e pela atividade com o outro, apropriando-se 
dos significados culturais produzidos historicamente. 

Segundo Vygotsky (2007), as funções psicológicas superiores, atenção 
voluntária, memória lógica, pensamento conceitual e linguagem, não emergem de 
fatores biológicos isolados, mas se constroem nas interações sociais mediadas por 
signos e instrumentos culturais. O autor afirma que “qualquer função no 
desenvolvimento cultural da criança aparece duas vezes: primeiro, no nível social, e 
depois, no nível individual” (Vygotsky, 2007, p. 112). Essa afirmação sintetiza a 
essência de sua teoria: o desenvolvimento é, antes de tudo, social em sua origem e 
cultural em sua forma. 

Luria (1986) destaca que a linguagem é o sistema simbólico mais importante 
nesse processo, pois permite à criança transformar a experiência social em 
experiência pessoal, internalizando os significados construídos coletivamente. De 
modo complementar, Leontiev (2004) afirma que a consciência humana se constitui 
na atividade socialmente orientada, mediada por instrumentos materiais e simbólicos 
que refletem a história e a cultura. Assim, a unidade entre sujeito e meio social é 
condição fundamental para o desenvolvimento das funções psicológicas superiores. 

Ao retomar esses fundamentos, Tuleski (2004) ressalta a importância de 
compreender a psicologia vigotskiana em sua matriz epistemológica marxista, 
evitando interpretações reducionistas. A autora enfatiza que “a teoria transladada 
para outro campo, sem considerar o contexto que a fez germinar, sofre um processo 
de assepsia neutralizadora” (Tuleski, 2004, p. 1). Essa advertência é essencial para 
preservar o caráter crítico e histórico da Teoria Histórico-Cultural, cuja finalidade é 
compreender o homem como ser social e produtor de sua própria consciência. 

Rego (2012) e Oliveira (2021) reforçam que o desenvolvimento humano deve 
ser entendido como um processo de mediação simbólica, no qual o outro 
desempenha papel fundamental. A criança internaliza práticas, valores e modos de 
agir culturalmente elaborados, que se tornam parte de sua estrutura psicológica. 
Desse modo, o sujeito se forma na relação dialógica com o mundo, num movimento 
contínuo de objetivação e subjetivação. 

A perspectiva histórico-cultural permite compreender a formação da 
identidade como processo dinâmico e histórico. Para Vigotski (2022), a identidade se 
constitui pela apropriação ativa de signos e significados culturais. Ao interagir com o 
outro, a criança aprende não apenas a nomear o mundo, mas também a 
reconhecer-se nele, construindo uma imagem de si mediada pela linguagem e pelas 
experiências sociais. Nesse mesmo sentido, Smolka (2000) destaca que “as 

 



9 

palavras dos outros nos constituem”, indicando que a identidade é, antes de tudo, 
um fenômeno discursivo e relacional. 

A Teoria Histórico-Cultural, portanto, concebe o sujeito como ser histórico, 
social e culturalmente situado, cujo desenvolvimento depende das condições 
concretas de existência. As experiências vividas na infância, especialmente as 
mediadas por interações significativas, não se esgotam no passado, mas 
permanecem ativas na estrutura da consciência. Essa compreensão, conforme 
argumentam Silva e Freitas (2024), evidencia que o meio não é apenas cenário do 
desenvolvimento, mas seu princípio constitutivo, pois o homem se forma ao 
transformar a realidade e a si mesmo em um processo de mediação contínua. 

Em síntese, o referencial teórico que sustenta este estudo reafirma que o 
desenvolvimento humano é histórico, social e mediado. O sujeito é produto e 
produtor da cultura, e a infância representa o momento privilegiado dessa 
construção, quando as interações com o outro possibilitam a internalização dos 
signos culturais e a formação da consciência de si. Assim, compreender as vivências 
infantis à luz da Teoria Histórico-Cultural significa reconhecer nelas o fundamento do 
processo de humanização, no qual a linguagem, a atividade e a mediação 
constituem as vias centrais da formação da identidade. 

Os fundamentos teóricos aqui discutidos constituem a base conceitual que 
orienta a análise desenvolvida nas seções seguintes. A partir da compreensão da 
infância como categoria histórico-cultural e da formação da identidade como 
processo mediado, torna-se possível interpretar as vivências infantis não apenas 
como experiências individuais, mas como expressões de um movimento histórico e 
social mais amplo. Assim, o referencial apresentado sustenta a leitura crítica das 
produções teóricas analisadas, permitindo evidenciar como o meio, a linguagem e a 
mediação simbólica participam da constituição da subjetividade e do 
desenvolvimento humano. 
 
5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

O presente estudo demonstrou que as vivências infantis desempenham papel 
estruturante na constituição da identidade, conforme os fundamentos da Teoria 
Histórico-Cultural. Evidenciou-se que o desenvolvimento humano não é um processo 
linear, espontâneo ou determinado exclusivamente por fatores biológicos, mas uma 
construção histórica, social e simbólica, realizada no movimento dialético entre 
sujeito e meio. A infância, nesse contexto, constitui o primeiro e mais decisivo 
espaço de apropriação dos signos culturais, por meio dos quais a criança passa a 
organizar suas percepções, emoções, sentimentos, pensamentos e modos de agir 
no mundo. 

A partir das contribuições de Vigotski (2022; 2007), Leontiev (2004) e Luria 
(1986), foi possível compreender que a linguagem desempenha papel central na 
formação da consciência, pois media as relações sociais e possibilita a 
internalização dos significados culturalmente elaborados. As relações estabelecidas 
na infância, especialmente aquelas permeadas por diálogo, afeto, cooperação e 
reconhecimento simbólico, constituem o alicerce das funções psicológicas 
superiores e permanecem vivas na estrutura da subjetividade ao longo da vida 
adulta. Assim, a maneira como a criança é vista, nomeada, escutada e inserida em 
práticas sociais concretas repercute diretamente na formação de seu autoconceito, 
de sua consciência de si e das formas pelas quais aprende a se relacionar com o 
outro e com a realidade. 

 



10 

Os resultados deste estudo também evidenciaram que contextos sociais ricos 
em mediação simbólica, participação ativa e trocas dialógicas favorecem a 
construção de identidades mais autônomas, reflexivas e integradas. Tais ambientes 
potencializam a ZDP, possibilitando que a criança avance em direção a formas mais 
complexas de pensamento e apropriação cultural. Em contrapartida, experiências 
marcadas por negligência emocional, silenciamento, violência simbólica ou ausência 
de interação qualitativa podem cristalizar modos de funcionamento psíquico 
limitadores, dificultando a elaboração dos afetos, o estabelecimento de vínculos e a 
construção de uma identidade fortalecida. 

Além disso, o estudo revela que as marcas da infância não permanecem 
como elementos estáticos ou determinados, mas são continuamente reelaboradas à 
medida que o sujeito estabelece novas relações sociais e vivencia novos processos 
de mediação. A subjetividade, portanto, é um processo dinâmico e histórico, que se 
transforma por meio da atividade humana. Isso reforça a compreensão de que, 
embora a infância exerça influência profunda na constituição do sujeito, ela não 
define de forma absoluta seus caminhos futuros; pelo contrário, abre possibilidades 
de ressignificação e desenvolvimento, sobretudo quando o indivíduo tem acesso a 
ambientes culturalmente ricos e mediadores. 

Nesse sentido, compreender as marcas da infância e sua influência na 
constituição da identidade oferece contribuições relevantes para práticas educativas, 
clínicas e sociais. Ao reconhecer que dificuldades emocionais, cognitivas ou 
relacionais do adulto podem estar vinculadas a experiências infantis não 
simbolizadas ou mediadas inadequadamente, amplia-se a possibilidade de 
intervenção sensível, ética e humanizadora. Psicólogos, educadores e demais 
profissionais das áreas humanas podem, assim, desenvolver práticas que valorizem 
o sujeito em sua historicidade, promovendo espaços de diálogo, escuta e 
participação que favoreçam processos de reconstrução subjetiva e emancipação 
humana. 

Evidencia-se, portanto, que a infância não é apenas uma etapa cronológica 
do desenvolvimento, mas o fundamento do processo de humanização. Investigar 
suas marcas significa compreender a constituição do sujeito em sua relação com a 
cultura, com os outros e consigo mesmo. Conforme argumentam Silva e Freitas 
(2024), a subjetividade se forma na e pela linguagem, sendo permanentemente 
atravessada pelas significações que o sujeito internaliza em sua trajetória. Assim, ao 
iluminar a complexa articulação entre vivências infantis, mediação simbólica e 
formação da identidade, este estudo contribui para uma leitura ampliada do 
desenvolvimento humano e reforça a importância de práticas que promovam a 
subjetividade, saúde mental, autonomia e dignidade. 
 

 
 

REFERÊNCIAS 
 
BRONFENBRENNER, Urie. Bioecologia do desenvolvimento humano: tornando 
os seres humanos mais humanos. Porto Alegre: Artmed, 2011. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/pe/a/JsnCK5RrFgJtPTG9gCKtRKh. Acesso 
em: 13 out. 2025. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 67. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019. 

 



11 

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6. ed. São Paulo: 
Atlas, 2008. 
 
KRAMER, Sonia. A infância e sua singularidade: um estudo histórico e cultural. 
São Paulo: Ática, 2003. 
 
LEONTIEV, Alexei Nikolaevitch. O desenvolvimento do psiquismo. São Paulo: 
Centauro, 2004. 
 
LURIA, Alexander Romanovich. A linguagem e o desenvolvimento do intelecto 
na criança. São Paulo: Ícone, 1986. 
 
OLIVEIRA, Marta Kohl de. Vygotsky: aprendizado e desenvolvimento — um 
processo sócio-histórico. 9. ed. São Paulo: Scipione, 2021. 
 
REGO, Teresa Cristina. Vygotsky: uma perspectiva histórico-cultural da 
educação. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
SILVA, Douglas Gomes da; FREITAS, Raquel A. Marra da Madeira. A construção do 
pensamento e da linguagem: análise do filme Enigma de Kaspar Hauser numa 
perspectiva vigotskyana. RCE – Revista Científica Eletrônica, v. 9, e24067, 2024. 
ISSN 2526-4257. 
 
SMOLKA, Ana Luiza Bustamante. A criança na fase inicial da escrita: a 
perspectiva histórico-cultural. Campinas: Papirus, 2000. 
 
TULESKI, Silvana Calvo. Vygotsky e o materialismo histórico-dialético: o método e o 
objeto de investigação em psicologia. Psicologia em Estudo, Maringá, v. 9, n. 3, p. 
459–467, 2004. 
 
VIGOTSKI, Lev Semenovich. A formação social da mente: o desenvolvimento dos 
processos psicológicos superiores. 9. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2022.  
 
VYGOTSKY, Lev Semenovich. A formação social da mente: o desenvolvimento 
dos processos psicológicos superiores. 7. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 
 

 


